Fidenza, 12 gennaio 2026

Scuola diocesana di formazione

Africa cristiana del III secolo: la testimonianza del vescovo Cipriano di
Cartagine.

Bibliografia
J. Quasten, Patrologia. I primi due secoli (II-111), Marietti, Casale 1980, pp. 490-634.

Cipriano di Cartagine, L’unita della Chiesa, Sources Chrétiennes 1, Studio Domenicano — San
Clemente, Roma — Bologna 2006.

1. 1l contesto

«I1 mondo ¢ ormai vecchio e non si regge piu con le forze con cui prima si reggeva, e [che] non
ha piu quel vigore e quella forza che prima possedeva. [...] Ogni cosa che volge alla sua
prossima fine necessariamente declina fino a tramontare e a scomparire. Cosi il sole al suo
tramonto spande i suoi raggi con minor splendore e calore»'.

Cosi scriveva Cipriano, vescovo di Cartagine (248-258), a Demetriano.

Siamo in un tempo di crisi per I’Impero romano e Demetriano ¢ tra quelli che accusano 1 cristiani di
. , g . e 2
essere la causa del declino, perché non adorano gli dei e non rispettano le tradizioni pagane”.

Effettivamente 1’Impero romano del III secolo conosce un periodo di crisi a causa del movimento di
popoli che dal nord-est del continente europeo premono sui territori imperiali, insieme ai Persiani,
sul confine orientale.

La crisi politica ed economica va di pari passo con quella demografica: dal 250 al 265 imperversa
una grave pestilenza che colpisce popolazioni urbane e rurali.

Anche se Cartagine non risente dei movimenti migratori del nord Europa, una pestilenza colpisce
anche questa citta, cosi come la persecuzione, prima ad opera dell’imperatore Decio (249-251) e poi
dell’imperatore Valeriano (257-258), contro coloro che si rifiutano di sacrificare agli déi, cosi come
imposto a tutti gli abitanti dell’Impero per garantirne protezione e stabilita.

L’episcopato di Cipriano ¢ sotto il segno di pestilenze e persecuzioni: anche da questo si capisce il
tono del discorso a Demetriano ... «il mondo ¢ ormai vecchio».

! Cipriano, 4 Demetriano, 111, 1.3.
2 Un tema ricorrente nelle polemiche tra cristiani e pagani dei primi secoli. Cfr. S. Agostino, vescovo di Ippona (396 —
430), ne La Citta di Dio.

1



2. La Chiesa in Africa

Quando scoppia la persecuzione, la Chiesa in Africa ha gia una notevole storia alle spalle: la
tradizione vuole che I’ Africa del nord abbia ricevuto il Vangelo dai cristiani di Roma.

Di certo con la comunita di Roma si ¢ mantenuto un rapporto costante: alla Chiesa di Roma ¢
riconosciuto un primato, che in questo tempo potremmo definire “di onore”.

Lo dimostrano gli scambi epistolari non solo con la comunita di Cartagine, ma anche con quelle
dell’ Asia minore’.

La lingua utilizzata ¢ il greco, almeno fino al tempo di Tertulliano di Cartagine (160-240), filosofo e
retore, convertito verso il 195.

11 latino subentrera man mano il Vangelo si diffondera dalle citta alle zone rurali.

Gia lo stesso Tertulliano ci testimonia I’esistenza di una traduzione latina dell’intera Bibbia®.

Intorno al 245 (50 anni dopo Tertulliano), Tascio Cecilio Cipriano entra nella comunita cristiana
cartaginese.

San Girolamo testimonia la sua provenienza da famiglia benestante e la sua formazione, che lo
vedra maestro di retorica fino alla conversione’.

Battezzato nel 245, Cipriano viene ordinato presbitero nel 248 (!) e, poco dopo, consacrato vescovo.

La rapida ascesa di Cipriano alla guida della comunita suscita la reazione di alcuni presbiteri ... ma
il motivo di un primo conflitto nasce durante la persecuzione dell’imperatore Decio (249-251),
quando Cipriano, appena diventato vescovo, si allontana dalla comunita e intrattiene con essa uno
scambio epistolare, esercitando in questa forma il suo governo.

Durante questo tempo il presbitero Novato, non riconoscendo 1’autorita del vescovo, ordina diacono
Felicissimo, contro il volere dello stesso Cipriano®.

Al ritorno del vescovo nella sua citta, scoppiano le discussioni: uno dei motivi della contesa ¢ legato
alla questione dei lapsi.

Lapsi: coloro che sono “caduti”, offrendo sacrifici agli idoli in obbedienza all’imperatore, e che
chiedono di essere riammessi nella comunita’.

* Fin dalla fine del I secolo si vede la Chiesa di Roma intervenire in questioni che riguardano altre Comunita cristiane
sparse per I’Impero, come testimonia la Lettera ai Corinti attribuita a Clemente di Roma.
4 Cfr. Tertulliano, Contro Prassea, 5.
3 Cfr. De viris illustribus, 67: «Divenuto cristiano elargi tutta la sua ricchezza ai poveri».
8 Cfr. Cipriano, Lettera 52, 2,2-3: «K lo stesso Novato che per la prima volta presso di noi ha propagato il fuoco
della divisione e della rivolta, che ha allontanato alcuni dei fratelli dal vescovo, che proprio durante la
persecuzione ¢ stato per noi un’altra persecuzione con la sua volonta di corrompere le menti dei fratelli. E lo
stesso Novato che con la sua ribellione e i suoi inganni ha ordinato diacono il suo complice Felicissimo senza che
io né lo sapessi né dessi il permesso, e navigando con la tempesta che porta con sé per sovvertire pure la Chiesa di
Roma, ha compiuto anche li nefandezze analoghe, separando dal clero una parte del popolo, rompendo
I’armonia dei fratelli che erano legati fra loro e che si amavano. Sicuramente perché Roma doveva essere
superiore a Cartagine in grandezza, ha compiuto li nefandezze peggiori e piu gravi. Infatti, colui che qui in
opposizione alla Chiesa ha eletto un diacono, li ha eletto un vescovo».

2



Due posizioni si delineano:

e Riammettere subito gli apostati, se presentano il “libello” dei confessori (libellum pacis: una
lettera di intercessione da parte di coloro che, perseguitati, sono rimasti fedeli).

e Non riammetterli per nessun motivo (¢ la linea di Novato di Cartagine e Novaziano di
Roma)g.

Il vescovo Cipriano, sulla scorta di un sinodo locale (Cartagine 251), dispone di riammettere i lapsi
dopo un congruo periodo di penitenza, concordato col vescovo, per una sola volta.

Cipriano riprende un dato tradizionale.

Gia Tertulliano nel De paenitentia (203-204: periodo nel quale I’autore non ha ancora aderito al
movimento del Montanismo) fa riferimento a una prassi penitenziale, che solo nel IV secolo si
strutturera in forma “definitiva” come penitenza pubblica.

Dopo il Battesimo, per coloro che sono caduti in un peccato grave (come l’apostasia), c’¢ una
“seconda tavola di salvezza”, che prevede per il penitente una serie di “atti pubblici”’, che
dimostrino la sincerita del suo pentimento.

«Dio permise che ancora un po’ restasse aperta la porta del perdono, benché fosse stata chiusa
e ostruita dalla spranga del battesimo; colloco nel vestibolo la seconda penitenza, perché apra
a coloro che bussano, ma una volta solamente, perché ¢ gia la seconda volta, e mai piu in
seguit0»9.

Tertulliano lascia intendere il timore che si abusi della benevolenza di Dio e della comunita (contro
il lassismo) e tuttavia lascia aperta la possibilita della penitenza anche dopo il Battesimo, ma in
forma pubblica e d’intesa con il vescovo (contro il rigorismo).

Cipriano da testimonianza delle decisioni prese nel Sinodo di Cartagine: ad esempio nella Lettera
55 (Ad Antoniano) ...

6,1: «con salutare moderazione abbiamo scelto una soluzione intermedia: non abbiamo negato
del tutto ai lapsi la speranza della riconciliazione e della pace, [...] non abbiamo abolito, pero,
la severita del Vangelo, ammettendo di precipitarsi avventatamente alla comunione, ma
abbiamo prescritto che si facesse penitenza a lungo e si implorasse il perdono del Padre, e si
vagliassero le condizioni e le volonta e le esigenze dei singoli».

7 Per la verita il peccato di apostasia si manifesta in forme diverse: in quelli che hanno offerto sacrifici agli idoli; in chi
ha fatto “carte false” (“libello” acquistato con denaro) per far credere di aver sacrificato ...

8 Cfr. Cipriano, Lettera 55, 25,1-2.

? Tertulliano, Sulla penitenza, 7,10.



©o«si ¢ i issi v i i i si i, di

17,3: «si e deciso, fratello carissimo, dopo aver esaminato i casi singoli, di ammettere
provvisoriamente quelli che hanno accettato i certificati di abiura, di venire in aiuto in punto
di morte a quelli che hanno fatto sacrifici».

19,1: «non dobbiamo essere crudeli né rigidi né disumani quando si tratta di aiutare dei
fratelli, [...] né essere privi di mitezza e ostinati al punto da rifiutare la penitenza, né, al
contrario, sfrenati e superficiali cosi da concedere avventatamente la comunione».

Insieme a questo scritto, Cipriano testimonia la sua presa di posizione verso i /apsi in un trattato: De
lapsis.

3. Lo scritto di Cipriano «Sull 'unita della Chiesa»

La polemica con Novato e Felicissimo ¢ uno dei motivi ispiratori del trattato di Cipriano Sull unita
della Chiesa (251), composto probabilmente poco prima che il vescovo facesse ritorno nella sua
citta.

Che cosa c¢’¢ in gioco? Non solo la questione dei lapsi (alla quale Cipriano dedica un trattato
specifico: De lapsis —251), ma anche e prima quella dell’autorita del vescovo.

Qual ¢ la visione ecclesiologica di Cipriano?

La Chiesa ¢ «un popolo che deriva la sua unita dall’unita [plebs adunata de unitate] del Padre,
del Figlio e dello Spirito Santox»'".

Per il vescovo Cipriano ¢’¢ un legame inscindibile tra il mistero di Dio — Trinita e il mistero della
Chiesa, riunita attorno al suo vescovo:

a. La Chiesa deriva la sua identita da un altro mistero, quello della Trinita.

b. La Chiesa tende (ad-unata) a quell’unita che vede il suo principio e fine nell’'unione delle
Persone divine.

c. Per questo puo dirsi “sacramento”, cio¢ segno del mistero divino.

Tra le varie immagini usate da Cipriano per illustrare questa realta, ne ricordo tre:

e Iraggidelsole
e I rami di un albero
e [ corsi d’acqua che scaturiscono da una sorgente

Cosi scrive Cipriano:

' Cipriano, La preghiera del Signore, 23.



«’episcopato ¢ uno solo, e i singoli vescovi nella propria parte lo possiedono in solido. Una
sola ¢ la Chiesa che ampiamente si moltiplica per la sua rigogliosa fecondita, come molti sono i
raggi del sole, ma unica ¢ la luce; come molti sono i rami di un albero, e unico ¢ il tronco
fondato su salde radici. Quando molti ruscelli fluiscono da un’unica sorgente, benché
sembrino molteplici per ’abbondanza e la generosita dell’acqua, essi conservano I’unita
dell’origine. [...] Cosi anche la Chiesa, avvolta dalla luce del Signore, diffonde i suoi raggi su
tutto il mondo [...]»”.

La Chiesa € una:

Cipriano esprime anche cosi il rapporto tra Chiesa particolare e Chiesa universale: nella Chiesa
locale, guidata dal proprio vescovo, ¢’¢ tutto ... ma non senza che il vescovo sia in comunione con
gli altri vescovi.

E in questa comunione, il cui garante ¢ il vescovo di Roma, che si esprime la Chiesa universale.

La Chiesa ¢ da Dio:
Questi esempi sono ripresi da Tertulliano e dalla sua teo-logia'?.

Significativo ¢ anche il fatto che Cipriano faccia riferimento in questo passaggio della sua opera a
Gv 10,30; 1Gv 5,7-8", gia utilizzati da Tertulliano per illustrare 1’unita divina, ma per illustrare
I’unita della Chiesa.

Permettete a questo punto una breve digressione sulla teologia di Tertulliano ...

Le immagini di sorgente-ruscello-fiume, sole-raggio-splendore, usate da Tertulliano, servono a
sottolineare il fatto che unico ¢ il principio della divinita, il Padre, dal quale F e S traggono origine
(Contro Prassea, 8,6s.).

Da qui deriva l'idea secondo la quale il P ha in s€ tota substantia, mentre il F e lo S si possono
considerare totius derivatio et portio (Contro Prassea, 9,2), senza che la sostanza venga separata o
diminuita.

L'elemento chiave in questa teologia ¢ nella paternita di Dio: il Padre ¢ 1'origine e la fonte di tutta la
sostanza divina, che pertanto rimane una e unica. Essa ¢ partecipata al F e allo S, che si dicono
appunto “partecipi” (consortes) della sostanza del P (4dv. Prax. 3,5) e tale partecipazione si esprime
nella economia salvifica come obbedienza alla volonta del Padre.

" Cipriano, Sull unita della Chiesa, 5.
12 Tertulliano, Contro Prassea, 8,7; 22,6.
P Cfr. Sull'Unita della Chiesa, 6. Particolare Iinterpretazione di 1Gv 5,7-8 («perché tre sono quelli che danno
testimonianza: lo Spirito 1’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi») in chiave trinitaria. L’aggiunta ¢ propria dei
Latini. Cft. Cipriano, Lettera 73, 12,2).

5



Cosi nella Chiesa di Cipriano, garante dell’unita e della distinzione tra le Chiese ¢ il vescovo in
comunione con gli altri membri dell’episcopato.

Il legame tra il mistero di Dio e quello della Chiesa porta Cipriano a dire:

«Non puo avere Dio come padre chi non ha la Chiesa come madre. Se si fosse potuto salvare
chi era fuori dell’arca di Noe, si salverebbe pure chi ¢ fuori della Chiesa. [...] Chi spezza la
pace e la concordia di Cristo agisce contro Cristo; chi raccoglie altrove fuori dalla Chiesa
disperde la Chiesa di Cristo»'".

Espressioni che hanno portato ad attribuire a Cipriano il detto: «Extra ecclesiam nulla salusy, che in
realta non si trova alla lettera negli scritti di Cipriano'” e che in questo contesto non riguarda tanto i
non cristiani, quanto quelli che, tra i cristiani, sono motivo di divisione e volontariamente si
separano dalla comunione ecclesiale espressa nella sottomissione al vescovo.

La Chiesa come «sacramento di unita»'®, cioé segno che rivela il mistero stesso di Dio e il suo
piano sull’umanita, trova una “figura” anche nella tunica di Cristo:

a. che non poteva venire lacerata o essere fatta a pezzi;
b. chi la indossa si riveste di Cristo (allusione al Battesimo),
c. per cui chi minaccia I’unita della Chiesa non puo rivestirsi di Cristo.

«Il Signore portava I’unita che viene dall’alto, che viene cio¢ dal cielo e dal Padre, che non
poteva essere assolutamente lacerata da chi la riceveva e la possedeva, ma Dotteneva
pienamente nella sua interezza, nella sua integra e stabile indivisibilita: non puo possedere la
veste di Cristo chi scinde e divide la Chiesa»'’.

Affermazione questa coerente con la presa di posizione di Cipriano che, scostandosi dalla linea del
vescovo di Roma, Stefano, non riconoscera come valido il Battesimo conferito dagli scismatici /
eretici.

Di questo contrasto da testimonianza ancora la Lettera 73 (A Giubaiano).

' Ibidem.
' ’espressione pitl simile & nella Lettera 73, 21,2: «salus extra ecclesiam non est».
'® Questa ¢ I’espressione che troviamo in Cipriano, Sull ‘unitd della Chiesa, 7.
17 17,
Ibidem.



Questa diatriba ci porta a considerare un altro tema, che qui accenniamo soltanto e che Cipriano
tocca nel suo trattato Sull’unita della Chiesa al capitolo 4: il tema del rapporto tra la Chiesa di
Cartagine e la Chiesa di Roma.

[...]

Gia Tertulliano riconosceva alla Chiesa di Roma una particolare posizione di prestigio, pur
affiancandola alle altre Chiese di origine apostolica, come Corinto, Efeso, Filippi ..."*

Cosi Cipriano rende conto al vescovo di Roma del suo operato durante la persecuzione di Decio
(Lettera 20, 1,1) e nei confronti dei lapsi ...

Egli riconosce la grandezza della Chiesa di Roma e la sua preminenza rispetto a Cartagine (Lettera
52,2,3) ... ricorda le testimonianze di fede ricevute dalla comunita romana (Lettera 60).

Non di meno, Cipriano si sente autorizzato a criticare 1’operato del vescovo di Roma, Stefano,
soprattutto in merito al Battesimo da amministrare agli eretici (Lettera 73), facendo leva sulle
decisioni prese nel sinodo locale di Cartagine (256): coloro che provenivano dalle fila degli eretici
dovevano essere battezzati nuovamente, considerando invalido il battesimo conferito in precedenza.

La comunione con il vescovo di Roma non impedisce a Cipriano di prendere decisioni differenti,
. e . . 19 . . . . .

secondo il principio di autonomia ~, in un tempo in cui ancora non sembra riconosciuto al vescovo

di Roma un primato di giurisdizione, ma solo, come gia si diceva, di onore.

Particolarmente interessante, al riguardo, il cap. 4 Sull’unita della Chiesa, dove si parla
espressamente del primato del vescovo di Roma, anche se due redazioni dello stesso testo lasciano
aperta la questione se per il vescovo di Cartagine si tratti di primato d’onore o primato di potesta’.

Questa la versione che, a detta di alcuni studiosi, sembra risalire allo stesso Cipriano, o che
comungque ¢ frutto di una “revisione” dello stesso autore.

Prendendo spunto dalle parole di Mt 16,18-19 e Gv 21,17, Cipriano commenta:

«Il Signore edifica la Chiesa sopra Pietro e a lui comanda di pascere le pecore e, sebbene
conferisca a tutti gli apostoli un’uguale potesta, tuttavia ha costituito un’unica cattedra e ha
disposto di sua autorita ’origine e il motivo dell’unita.

'8 Cfr. Tertulliano, De praescriptione haereticorum, 36,2-3.
¥ Cfr. Cipriano, Lettera 55, 21,1-2, dove si attesta una diversa prassi dei vescovi nei confronti degli adulteri ...
«Rimanendo inalterato il legame della concordia e continuando a essere unico e indivisibile il sacro mistero
(sacramento) della Chiesa cattolica, ciascun vescovo ha deciso e diretto le sue azioni, pronto a rendere conto della
sua scelta al Signore».
2 TP = testo del primato: «Anche gli altri erano come Pietro, ma il primato viene dato a Pietron; TR = testo
generalmente ammesso: «Anche gli altri apostoli in societa paritaria furono investiti dello stesso onore, della stessa
potesta di cui fu investito Pietro, ma 1’origine della Chiesa mette capo all’unita e quindi a Pietro. Cosi ¢ sottolineata
’unita della Chiesa di Cristo». Cfr. H.R. Drobner, Patrologia, PIEMME, Casale 2002% p. 243. In realta il senso
potrebbe essere lo stesso: primato come primogenitura, garanzia di unita e carita fra gli apostoli e le chiese. Cfr. P.
Siniscalco, ed., Cipriano, De unitate ecclesiae, SCh 1, pp. 91-119. Lo studioso ritiene che entrambe le versioni siano di
Cipriano, il quale avrebbe “riveduto” il testo del primato romano proprio in seguito alla polemica col vescovo di Roma,
Stefano. E. Prinzivalli, Storia della Letteratura cristiana antica, EDB, Bologna 2010, p. 205, propende per la
manipolazione del TP all’epoca di Pelagio I e Pelagio II, dal momento che il TP non sembra essere conosciuto prima
della meta del VI secolo.

7



Certamente anche gli altri apostoli erano cio che fu Pietro, ma il primato ¢ stato dato a Pietro
in modo che appaia una sola Chiesa e una sola cattedra; tutti sono pastori, ma si mostra che
¢’¢ un unico gregge governato con unanime concordia da tutti gli apostoli.

Come crede di possedere la fede chi non tiene ferma quest’unita di Pietro?»”'.

Contro chi misconosce I’autorita del vescovo di Roma (Novaziano), come contro chi misconosce
quella del vescovo di Cartagine (Novato e Felicissimo), Cipriano ricorda le parole di Cristo a Pietro
(che qui rappresenta tutti gli apostoli e cosi tutti i vescovi) e quindi il primato del vescovo su coloro
che si vogliono sostituire a lui.

11 vescovo di Roma, in comunione con gli altri vescovi (come Pietro con gli altri apostoli), ¢ garante
dell’unita della Chiesa.

Cosi commenta Paul Mattei: «la Chiesa di Roma, ricca del ricordo di Pietro, € centro di unita, e
garante della comunione — in accordo con le comunita locali, e senza che cid implichi un primato
giurisdizionale o dottrinale»**.

4. Conclusione

A conclusione di queste brevi riflessioni, ¢ abbastanza scontato notare che nel pensiero di Cipriano
e, in generale, nell’ordinamento ecclesiale di quest’epoca, il vescovo assume un ruolo
particolarmente rilevante: ¢ lui il garante dell’unita della Chiesa particolare che presiede (come Dio
Padre & garante dell’unita e della distinzione delle Persone divine)™.

La polemica con 1 detrattori della sua autorita sulla Chiesa di Cartagine porta Cipriano a identificare
i vescovi con gli stessi apostoli**.

Tuttavia il vescovo stesso si sente una cosa sola con il popolo: «Quando preghiamo, non
preghiamo per uno solo, ma per tutto il popolo, poiché con tutto il popolo siamo una cosa sola

[quia totus populus unum sumus)»*.

“Populus” e soprattutto “plebs” sono 1 termini usati dal vescovo di Cartagine per indicare tutti i
fedeli (non solo 1 laici) riuniti sotto I’autorita del vescovo.

Talvolta al popolo compete dare il proprio consenso e il proprio suffragio a determinate decisioni da
prendere nell’ambito della comunita: allora 1’intera assemblea, identificata con la Chiesa stessa, ¢
definita “fraternitas™.

1 Sull’Unita della Chiesa, 4.

** In Sources Chrétiennes 1, p. 271.

» Cfr. il pensiero di S. Ignazio di Antiochia, che paragona il vescovo a Dio Padre. Agli Smirnesi 8,1: «Seguite tutti il
vescovo come Gesl Cristo il Padre».

2 Cfr. Lettera 3,3,1.

 La preghiera del Signore, 8.



E tuttavia tutto il popolo col suo vescovo & sottomesso al Vangelo del Signore?’, contenuto nella
Sacra Scrittura, della quale il vescovo rimane fedele interprete.

Cosi, nel popolo che col suo vescovo sta in ascolto del Vangelo e celebra 1’Eucaristia, si rinnova il
mistero della Chiesa «ad-unata dall’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito».

«Noi, che iniziamo a essere figli di Dio, dobbiamo rimanere in pace con Dio perché vi sia una
sola anima e un solo sentire in coloro nei quali ¢’¢ un solo spirito. Cosi Dio non accetta il
sacrificio di colui che non ¢ in pace, e gli comanda di allontanarsi dall’altare e di riconciliarsi
prima con il fratello, perché Dio possa essere propiziato con preghiere di pace. Infatti il
sacrificio piu gradito per Dio ¢ la pace che regna tra noi, la nostra concordia di fratelli e il
fatto di essere un popolo riunito nell’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo»*®.

Noi “iniziamo a essere figli di Dio”:

- La Chiesa ¢ in continua crescita ... verso I’unita.
- Tuttavia la Chiesa ¢ stabile, perché il principio dell’unita non ¢ in lei, ma in Dio.

2 Cfr. Lettera 67, 5,2.
21 Cfr. Lettera 27,2,1.
2 La preghiera del Signore, 23. Cfr. Sull’Unita della Chiesa, 13.



